
 

 

 

                           Refracción. Número 13. Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  

 

El concepto socialista de cultura: una revisión crítica de las tradiciones francesa, alemana e 
inglesa desde la perspectiva del análisis del discurso 

The socialist concept of culture: a critical review of French, German and English traditions from 
a discourse analysis perspective 

 

Juan Ramón Goberna Falque 

Universidad de Murcia 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7166-6596 

juangoberna@um.es 

 

 

Recibido: 11/05/2025  

Aprobado: 20/06/2025 

 
 

 

 
1 

https://orcid.org/0000-0001-7166-6596
mailto:juangoberna@um.es


                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

Resumen 

En este artículo se examina la evolución del concepto socialista de cultura a través de las 
tradiciones intelectuales francesa, alemana e inglesa, desde una perspectiva que integra los 
aportes del círculo de Bajtín, la escuela francesa del discurso y el análisis crítico del discurso. A 
partir del análisis de fuentes primarias y secundarias, se explora cómo el concepto de cultura en 
el pensamiento socialista se ha constituido dialógicamente en oposición a las concepciones 
burguesas individualistas y las nociones elitistas de la alta cultura. El estudio revela que la 
cultura socialista se caracteriza por su dimensión colectiva, su función ideológica transformadora 
y su vinculación con la praxis revolucionaria, configurándose como una formación discursiva 
específica que disputa la hegemonía cultural. Se analiza particularmente la concepción francesa 
de culture populaire, la distinción alemana entre Kultur y Zivilisation y las contribuciones 
anglosajonas al materialismo cultural, entendidas como manifestaciones de la heteroglosia 
cultural y como productos de condiciones sociohistóricas de producción discursiva específicas. 
La contribución concluye que el concepto socialista de cultura mantiene su relevancia 
contemporánea como herramienta de análisis crítico y de transformación social, constituyendo 
un ejemplo paradigmático de cómo los signos culturales adquieren su motivación ideológica en 
unos contextos de lucha hegemónica. 

Palabras clave: cultura socialista, marxismo cultural, análisis del discurso, formación 
discursiva, heteroglosia cultural, ideología. 

Abstract 

In this article we examine the evolution of the socialist concept of culture through French, 
German and English intellectual traditions, from a perspective that integrates contributions from 
Bakhtin's circle, the French school of discourse and critical discourse analysis. Based on the 
analysis of primary and secondary sources, it explores how the concept of culture in socialist 
thought has been dialogically constituted in opposition to bourgeois individualist conceptions 
and elitist notions of high culture. The study reveals that socialist culture is characterized by its 
collective dimension, its transformative ideological function and its connection with 
revolutionary praxis, configuring itself as a specific discursive formation that disputes cultural 
hegemony. The French conception of culture populaire, the German distinction between Kultur 
and Zivilisation and Anglo-Saxon contributions to cultural materialism are particularly analyzed, 
understood as manifestations of cultural heteroglossia and as products of specific socio-historical 
conditions of discursive production. The research concludes that the socialist concept of culture 
maintains its contemporary relevance as a tool for critical analysis and social transformation, 
constituting a paradigmatic example of how cultural signs acquire ideological motivation in 
contexts of hegemonic struggle. 

Key words: socialist culture, cultural marxism, discourse analysis, discursive formation, cultural 
heteroglossia, ideology. 

 
2 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

Introducción 

El concepto de cultura ha constituido uno de los campos de batalla más significativos en el 
desarrollo del pensamiento socialista y marxista desde el siglo XIX. Como señalaba Georges 
Gusdorf, «los problemas de vocabulario son demasiado serios como para dejarlos 
exclusivamente en manos de los lingüistas» (1971: 296; la traducción es nuestra). Esta 
afirmación cobra particular relevancia cuando examinamos la evolución semántica del término 
«cultura» en el contexto del pensamiento socialista, donde su definición no es meramente 
académica sino profundamente política e ideológica, constituyendo lo que Valentin Voloshinov 
denominó un «signo ideológico» por excelencia (Voloshinov, 1992). 

La cultura, en su acepción socialista, trasciende las concepciones burguesas tradicionales que la 
reducen a un conjunto de obras artísticas y literarias destinadas al consumo de las élites 
ilustradas. Como han recalcado Estevam y Chak en una breve contribución sobre el socialismo 
como movimiento cultural en las revoluciones soviética, china y el Movimiento de Trabajadores 
Rurales Sin Tierra (MST) de Brasil, «la cultura, como praxis de lucha y transformación social, 
fue una dimensión esencial de este proceso [de formación política], sirviendo como forma de 
vida, sistema de significados y valores, y fuente de expresión simbólica y artística» (2025, párr. 
13. Esta perspectiva sitúa la cultura no como un ornamento de la sociedad, sino como un 
elemento constitutivo de las relaciones sociales de producción y de reproducción ideológica, en 
consonancia con los planteamientos del círculo de Bajtín sobre la naturaleza fundamentalmente 
social e ideológica del signo (Bajtín, 1982). 

Desde la perspectiva del análisis del discurso, el concepto socialista de cultura puede entenderse 
como una formación discursiva específica, en el sentido que Michel Pêcheux otorga a este 
término: un conjunto de enunciados que determina «lo que puede y debe ser dicho» sobre la 
cultura desde una posición ideológica determinada (Pêcheux, 1978). Esta formación discursiva 
socialista se constituye dialógicamente, usando la terminología bajtiniana, en permanente tensión 
y oposición con otras formaciones discursivas (especialmente la burguesa, ya sea en su vertiente 
conservadora o en la liberal) que disputan la definición legítima de lo cultural. 

En el presente artículo nos proponemos examinar críticamente la evolución del concepto 
socialista de cultura a través de tres tradiciones intelectuales fundamentales: la francesa, la 
alemana y la inglesa. Cada una de estas tradiciones ha aportado elementos distintivos a la 
comprensión marxista de la cultura, desde la concepción francesa de la culture populaire y el 
accès à la culture, pasando por la compleja dialéctica alemana entre la Kultur y la Zivilisation, 
hasta las contribuciones anglosajonas al materialismo cultural y la crítica de la civilización de 
masas. Esta diversidad de aproximaciones constituye lo que Bajtín conceptualizó como 
heteroglosia: la coexistencia conflictiva de múltiples «voces» sociales en el interior de un mismo 
campo semántico (Bajtín, 1981). 

La relevancia de este análisis trasciende el interés puramente histórico o filológico. En el 
contexto contemporáneo resulta fundamental comprender las raíces conceptuales de estas 

 
3 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

formulaciones para evaluar críticamente tanto sus potencialidades emancipadoras como sus 
limitaciones teóricas. Como ha advertido recientemente Barrachina, «el marxismo, como 
corriente de pensamiento, trata de explicar fenómenos, cambios y estructuras sociales» (2025, 
párr. 6), y en esta tarea, «no puede haber un marxismo cultural porque el marxismo siempre ha 
tenido en cuenta la cultura como parte fundamental de su análisis» (ibid.) y en la práctica 
siempre ocupa un lugar central como mediación entre la base material y la superestructura 
ideológica. 

Desde la perspectiva de la escuela francesa del discurso, particularmente en la línea desarrollada 
por Michel Pêcheux, el análisis de estas tradiciones conceptuales permite identificar las 
condiciones sociohistóricas específicas que a la postre determinaron la emergencia y 
transformación de cada formación discursiva sobre la cultura (Pêcheux, 2016). El contexto de la 
industrialización capitalista, las luchas de clases de los siglos XIX y XX y las transformaciones 
en los modos de producción cultural constituyen las condiciones materiales que posibilitaron la 
constitución del discurso socialista sobre la cultura como alternativa hegemónica a las 
concepciones dominantes. 

La metodología empleada en este estudio combina el análisis propio de la historia de los 
conceptos con la hermenéutica crítica y los aportes del análisis del discurso, siguiendo la 
tradición de la semántica histórica inaugurada por Lucien Febvre (1930) y continuada por Émile 
Benveniste (1953), pero enriquecida con las contribuciones teóricas del círculo de Bajtín sobre la 
naturaleza dialógica del lenguaje y los desarrollos posteriores del análisis crítico del discurso. 
Hemos privilegiado el examen de fuentes primarias y la contextualización histórica de los 
conceptos, evitando tanto el anacronismo como la deshistorización de las categorías teóricas, 
pero prestando especial atención a los procesos de interdiscursividad que caracterizan la 
constitución de toda formación discursiva (Kristeva, 1978). 

El objetivo no es meramente descriptivo sino crítico, en el sentido que Norman Fairclough otorga 
al análisis crítico del discurso: se trata de desnaturalizar concepciones aparentemente evidentes, 
revelar las relaciones de poder que subyacen a las definiciones dominantes de cultura y evaluar 
la vigencia y pertinencia de las formulaciones socialistas para el análisis cultural contemporáneo 
(Fairclough, 1995). Este punto de vista crítico implica reconocer que todo discurso sobre la 
cultura es, simultáneamente, un discurso sobre las relaciones sociales de poder y también sobre 
las posibilidades de transformación social. 

La dimensión dialógica del concepto de cultura, tal como la entiende el círculo de Bajtín, se pone 
claramente de manifiesto en el hecho de que ninguna de las tradiciones analizadas desarrolla su 
concepción en el vacío, sino siempre en respuesta a concepciones anteriores o incluso 
contemporáneas. Así, el concepto socialista francés de culture se constituye explícitamente en 
oposición a la culture bourgeoise, del mismo modo que la distinción alemana entre Kultur y 
Zivilisation responde a la experiencia histórica específica de la modernización capitalista en el 
contexto germánico y el materialismo cultural anglosajón se desarrolla como crítica tanto del 

 
4 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

elitismo conservador como del determinismo económico liberal. Esta naturaleza 
fundamentalmente dialógica del discurso cultural confirma, a nuestro juicio, la pertinencia de los 
planteamientos bajtinianos para el análisis de estos procesos (Bajtín, 1982). 

En términos de la escuela francesa del discurso, cada una de estas tradiciones puede entenderse 
como el producto de condiciones específicas de producción discursiva, determinadas por una 
serie de estructuras sociales concretas en las que emergen. De forma más específica, creemos que 
la tradición francesa se desarrolla en el contexto de la herencia revolucionaria jacobina y la 
experiencia de las luchas obreras del siglo XIX; la alemana, en el marco de la industrialización 
tardía y la crisis cultural de la modernidad burguesa; y la anglosajona, en el contexto del 
desarrollo temprano del capitalismo industrial y la emergencia de la cultura de masas. 

Finalmente, y ya desde la perspectiva del análisis crítico del discurso, nuestro objetivo final 
sería, además de contribuir en lo posible al conocimiento académico, tratar de participar en la 
transformación de las prácticas culturales contemporáneas. Como señala Wodak (2001), el 
análisis crítico del discurso se caracteriza por su compromiso con el cambio social y su voluntad 
de hacer explícitas las relaciones de poder que los discursos dominantes tienden a naturalizar. En 
este sentido, defendemos que la recuperación crítica del concepto socialista de cultura puede 
contribuir a la construcción de alternativas emancipadoras frente a la hegemonía neoliberal 
contemporánea en el campo cultural. 

La tradición francesa: de la culture des lettres al accès à la culture como formación 
discursiva 

La evolución del concepto de cultura en Francia durante el siglo XIX establece las bases para su 
posterior reformulación socialista, constituyendo lo que Foucault (1970) denominaba las 
«condiciones de posibilidad» de la emergencia de una formación discursiva, en nuestro caso 
centrada específicamente en la perspectiva socialista sobre lo cultural. Durante este período, la 
palabra francesa culture conserva fundamentalmente su sentido tradicional derivado del siglo 
XVIII, es decir, mantiene tanto su acepción agrícola original como su significado de «aplicación 
que se pone en perfeccionar las ciencias, las artes, en desarrollar las facultades del espíritu» 
(Dictionnaire de l'Académie française, 1878). 

Esta concepción, esencialmente individualista y elitista, funcionaba como lo que Bajtín 
denominaría una «palabra autoritaria»: un discurso que se presenta como incuestionable y que 
rechaza toda dialogización (Bajtín, 1996). Sin embargo, como veremos, esta aparente 
monologicidad va a ser cuestionada progresivamente por algunas voces alternativas que 
introducirán la polifonía y el dialogismo en el campo semántico de la cultura. 

La influencia alemana sobre el concepto francés de cultura se manifiesta tempranamente a través 
de figuras como el filósofo Charles de Villers, quien en 1796 utiliza esta palabra en un sentido 
«vasto y vago» heredado del alemán (Febvre, 1930: 39), o la filósofa y escritora Madame de 
Staël, quien afirma que «las naciones cuya cultura intelectual es de origen latino están más 

 
5 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

antiguamente civilizadas que las demás» (Staël, 1984: 21). Esta influencia introduce una 
dimensión colectiva en el concepto, alejándolo de su sentido puramente individual para designar 
un conjunto de caracteres de una comunidad. En términos bajtinianos, esto representa la 
introducción de una «voz social» diferente que entra en diálogo con la concepción individualista 
dominante (Bajtín, 1996). 

El historiador y político Edgar Quinet, con su traducción de las Ideen de Herder en 1827, 
contribuye decisivamente a difundir la noción alemana de Kultur en el contexto francés. Este 
proceso de traducción y transposición cultural constituye un ejemplo paradigmático de lo que 
Julia Kristeva, siguiendo a Bajtín, denominó «intertextualidad»: la presencia constitutiva de otros 
textos en todo texto (Kristeva, 1978). En el caso que nos ocupa, la Kultur herderiana no se habría 
trasplantado mecánicamente al contexto francés, sino que su significado se habría reelaborado 
dialógicamente en función de las condiciones específicas de la idea francesa de formación social. 

Por su parte, el uso conceptual de culture por parte del filósofo e historiador Ernest Renan 
también representa un momento crucial en esta evolución, pues anticipa elementos que serán 
muy relevantes en la posterior formación discursiva socialista. En todo caso, a estas alturas del 
siglo XIX se atestiguan ya múltiples registros de la palabra culture, abarcando tanto las 
acepciones ya consolidadas desde hacía décadas como un sentido más amplio que designa un 
conjunto de valores y de tradiciones propias de una sociedad. Así, por citar un ejemplo, Renan 
formula en 1848 una concepción que, analizada desde la perspectiva del análisis crítico del 
discurso, ya revela unas tensiones ideológicas significativas: 

El objeto de la humanidad y, por lo tanto, el fin que la política debe proponerse, es el de realizar la 
más alta cultura humana posible, es decir, la religión más perfecta, por la ciencia, la filosofía, el 
arte, la moral, por todos los modos de alcanzar la idealidad que hay en la naturaleza del hombre. 
Esta alta cultura de la humanidad no puede tener solidez como no la realicen los individuos. Por 
lo tanto, no se conseguiría el objeto, si una civilización, por elevada que fuese, no alcanzara más 
que un número escaso de personas y, sobre todo, si constituyese un goce individual y sin tradición 
(Renan, 1976 [1848]: 346). 

Esta cita contiene elementos que serán centrales en la posterior concepción socialista: la 
universalidad de la cultura, su dimensión social y la crítica implícita al monopolio cultural por 
parte de las élites. Sin embargo, desde la perspectiva del análisis crítico del discurso, también es 
posible identificar en ella elementos de lo que Antonio Gramsci denominará «hegemonía»: la 
presentación de una serie de intereses meramente particulares (más concretamente, los de la 
burguesía ilustrada) como intereses universales (Gramsci, 1975).  

Las corrientes demócrata y socialista, preocupadas por la igualdad, continúan siendo fieles al 
concepto unitario. En líneas generales cabe afirmar que la palabra es poco utilizada en autores 
tradicionalmente vinculados a cualquiera de estas dos corrientes de pensamiento, pero, cuando la 
utilizan, no la unirán a adjetivos como populaire, ouvrière, bourgeoise, ni, correlativamente, 
tampoco la asociarán a ninguna categoría social. De momento estos autores conciben la culture 
exclusivamente en singular, y siempre aluden a ella para apelar al Hombre en general. 

 
6 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

El historiador Jules Michelet ejemplifica a la perfección este tipo de usos. Se trata, sin duda, de 
un autor que ocupa una posición singular en el desarrollo del concepto francés de cultura y 
además expone muchas de las preocupaciones que caracterizarán al pensamiento socialista 
posterior. Su reflexión sobre la culture está atravesada por una tensión fundamental entre su 
pertenencia a las clases cultivadas y su solidaridad declarada con «el pueblo». Esta división 
personal refleja una contradicción social más amplia que el socialismo francés intentará resolver, 
y que en términos bajtinianos puede entenderse como la manifestación de la conciencia dividida 
que según este autor caracteriza a los intelectuales en situaciones de transición histórica (Bajtín, 
1986). 

En Le peuple, Michelet articula de forma clara la problemática del acaparamiento cultural, muy 
especialmente cuando se refiere a «las superioridades del espíritu que resultan en parte de la 
cultura» (Michelet, 1965 [1846], p. 61), afirma que «las clases superiores tienen la cultura» (p. 
71) o insinúa que «el pueblo no tiene ni la inspiración primitiva ni la cultura» (p. 177). Sin 
embargo, estas afirmaciones no conducen a Michelet a rechazar la culture, sino a aspirar a una 
reconciliación de las diferentes clases sociales más allá de este obstáculo: 

La Fraternidad debe ser preparada de una manera fraternal: quiero decir que toda reforma o 
revolución política debe apoyarse sobre la alianza de las clases letradas y populares, cultivadas y 
no cultivadas, sobre los sacrificios mutuos de intereses o de pasiones que estas dos mitades de 
Francia deben hacerse si quieren crear esta vez una obra menos pasajera de lo que lo fue su 
primer intento (Michelet, 1970 [1847]: 140). 

Desde la perspectiva del círculo de Bajtín, el discurso de Michelet sobre la cultura popular puede 
analizarse como un intento de superar la «palabra autoritaria» de la cultura burguesa mediante la 
introducción de la «palabra internamente persuasiva» del pueblo (Bajtín, 1996). Sin embargo, 
este intento permanece marcado por contradicciones que revelan los límites de clase de la 
perspectiva micheletiana. 

La solución de Michelet pasa por el reconocimiento de que «nosotros no haremos nada bien sin 
el pueblo» (Michelet, 1970 [1847]: 159), del mismo modo que las clases populares deben saber 
que «sin el concurso de los hombres cultivados […] el pueblo no puede hacer nada duradero» (p. 
160). Esta formulación, aunque todavía marcada por una perspectiva paternalista, introduce la 
idea de una colaboración necesaria que trasciende las divisiones de clase, prefigurando así 
algunas concepciones socialistas posteriores sobre la función de los intelectuales en la 
transformación social. 

Debemos tener en cuenta, por otro lado, que el desarrollo del concepto socialista de cultura en 
Francia está inextricablemente ligado a la evolución de la idea de civilización y a la conciencia 
misionera francesa que caracteriza el siglo XIX. En este caso debemos hacer referencia 
particularmente al punto de vista adoptado por el historiador y político François Guizot, figura 
central en esta reelaboración, al establecer una relación privilegiada entre Francia y la 
civilización europea. Según este autor, «Francia ha sido el centro, el hogar de la civilización de 

 
7 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

Europa» (1990 [1828]: 19); es más, «la claridad, la sociabilidad, la simpatía, son el carácter 
particular de Francia, de su civilización, y esas cualidades la hacen eminentemente adecuada 
para marchar a la cabeza de la civilización europea» (p. 20). 

Esta concepción hegemónica de la civilización francesa proporciona el marco dentro del cual se 
desarrollará posteriormente la noción socialista de cultura. Desde la perspectiva gramsciana, este 
discurso sobre la «misión civilizadora» francesa constituye un ejemplo paradigmático de cómo la 
hegemonía cultural se construye mediante la universalización de particularidades nacionales 
(Gramsci, 1975 [1929-1935]). A modo de ejemplo, cabe traer aquí a colación alguna de las 
opiniones expresadas a este respecto por el historiador y político Edgar Quinet, quien en 1832 va 
a articular nuevamente esta relación de una manera particularmente clara: «Francia, desde hace 
dos siglos, ha dirigido su destino a hacerse el órgano dominante de la civilización. No es para 
ella un lujo, una quimera, una riqueza superflua. Una vez más, es la idea que encarna y por la 
cual existe» (Quinet, 1924 [1832]: 20). 

La transformación de esta conciencia misionera en instrumento de justificación imperialista 
marcará, en consecuencia, un momento crucial en la evolución del concepto. Así, el político 
Jules Ferry (y, con él, todos los defensores de la ideología colonial) asocia «colonización» y 
«civilización», invocando el «deber superior de la civilización» (1885, citado en Girardet, 1966: 
103) para justificar la expansión colonial. Y precisamente esta instrumentalización será objeto en 
Francia de una crítica radical por parte del pensamiento socialista, especialmente durante el 
periodo de entreguerras, momento histórico en el que varios intelectuales franceses empezarán a 
oponer a la civilización burguesa e imperialista una concepción alternativa de la culture como 
emancipación popular. 

En efecto, la elaboración específicamente socialista del concepto de cultura en Francia alcanza su 
formulación más sistemática los intelectuales vinculados al Partido Comunista Francés (PCF). La 
culture ha estado desde siempre en el centro de las reflexiones de los marxistas. La formación del 
pueblo es uno de sus mayores fines y la ideología marxista aspira a ser el portavoz y el liberador 
del pueblo de las cadenas de la ignorancia con las que hasta ahora ha estado retenido, de manera 
consciente o inconsciente. Con una fuerza espontánea, el afán de formación del pueblo rompe los 
prejuicios y las ideas burguesas y se apodera de las nuevas posibilidades que la nueva ideología 
le ofrece.  

Durante todo este periodo, pues, proliferan entre los autores tradicionalmente asociados a la 
izquierda francesa de la época alusiones a la culture en las que la palabra siempre recibe una 
especie de sacralización humanitaria y una elevación emotiva que coloca a todos los miembros 
del pueblo como hermanos. Esta dimension nouvelle de la culture quiere subrayar, en la práctica, 
dos aspectos: el espiritual y el político-ideológico. Desde el punto de vista de los comunistas 
franceses, el término burgués de formation va a estar durante todo este período íntimamente 
vinculado a los de préjugé y de privilège. La actitud burguesa es hostil a la historia y debe ser 
combatida. Es el caso, por ejemplo, del escritor y crítico literario Jean Guéhenno, quien va a 

 
8 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

referirse críticamente a las «pretendidas elites únicamente atentas a mantener sus privilegios y 
sus beneficios, que saben mal todo lo que saben y para quienes la culture es una memoria, 
bastante antes que un espíritu vivo» (Guéhenno, 1936: 57). 

Vemos aquí, pues, una ruptura radical con las concepciones burguesas precedentes, así como la 
articulación de una nueva idea de la culture como instrumento de transformación social. 

Desde la perspectiva del análisis crítico del discurso, la contribución del poeta, novelista y 
dirigente del PCF Louis Aragon puede entenderse como la construcción de un contradiscurso 
que desafía las formaciones discursivas dominantes hasta entonces sobre la cultura (Fairclough, 
1989). Aragon establece una distinción fundamental entre la culture bourgeoise y la culture 
marxiste. La primera se caracteriza por su carácter facultativo y sacrosanto, limitándose al 
dominio estético y carente de finalidad. La cultura marxista, por el contrario, es una cultura 
intencionalista, que anima iniciativas creadoras también tanto en el terreno material como en el 
terreno espiritual (Aragon, 1947). Esta distinción no implica un mero utilitarismo, sino la 
integración de la formación cultural dentro de una perspectiva ideológica más amplia orientada 
hacia el ideal humanitario del comunismo. 

La concepción aragoniana de la cultura se articula en torno a varios principios fundamentales que 
revelan su carácter de formación discursiva alternativa. En primer lugar, el rechazo categórico de 
la noción burguesa de culture populaire:  

No hay dos tipos de cultura: una cultura para la elite y una cultura popular […]. La expresión 
‘cultura popular’ es una expresión peligrosa porque halaga y favorece entre algunos su 
propensión a considerarse como unos seres superiores» (Aragon, 1947: 55).  

Esta cita, analizada desde la perspectiva bajtiniana, puede leerse como un rechazo crítico de la 
estratificación social del lenguaje que reproduce las jerarquías de clase en el campo cultural 
(Bajtín, 1996). 

En segundo lugar, la afirmación del acceso a la cultura como derecho inalienable:  

La cultura popular, precisamente, es una concepción que se deriva de la utopía antigua de las 
universidades populares […]. Pero hoy la cultura popular es la palanca de una burocracia […] que 
tiene la pretensión de llevar la cultura desde arriba hasta en cada cantón» (Aragon, 1947: 55).  

Aragon denuncia aquí la instrumentalización burocrática de la cultura popular, oponiendo a ella 
una concepción democrática y participativa del acceso cultural que anticipa desarrollos 
posteriores del análisis crítico del discurso sobre la democratización comunicativa (Habermas, 
1987). 

La definición positiva que ofrece Aragon de la cultura marxista es particularmente reveladora de 
su carácter dialógico:  

La cultura, nosotros la definiremos […] diciendo que está en el camino en donde los hombres 
están comprometidos en su combate por el progreso y la felicidad, un tesoro de sueños y de 

 
9 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

trabajos, de recuerdos y de descubrimientos, un tesoro que puede ser utilizado precisamente para 
promover los espíritus, para promover a los hombres en el camino del progreso y de la felicidad 
(Aragon, 1947: 38).  

Esta formulación integra la dimensión utópica («tesoro de sueños») con la dimensión práctica 
(«trabajos»), la memoria histórica («recuerdos») con la innovación («descubrimientos»), 
configurando una concepción dialéctica de la cultura como proceso de transformación social. 

En términos de la teoría bajtiniana, esta definición aragoniana constituye un ejemplo de lo que 
sus seguidores suelen denominar una «palabra internamente persuasiva»: un discurso que no se 
impone autoritariamente sino que invita al diálogo y a la participación activa (Bajtín, 1996). A 
diferencia de la «palabra autoritaria» de la cultura burguesa, que se presenta como definitiva e 
incuestionable, la cultura marxista se concibe como proceso abierto de construcción colectiva. 

Reconocemos aquí, fácilmente, la función ideológica del término culture en clave marxista, en 
fuerte y militante oposición al concepto facultativo y sacrosanto defendido por la burguesía. Para 
Aragon el objetivo no sería tratar de simplificar la culture para hacerla accesible a nivel popular, 
sino que la formación material y formal del pueblo debe aspirar a crear las condiciones 
necesarias para que este pueda compartir los valores superiores de la cultura y su comprensión. 
De este modo, la cultura seguirá siendo una superestructura espiritual, si bien sus valores 
semánticos deben ser diferentes a los que alberga la concepción burguesa. Aragon lo explica así: 
«La cultura no es la concentración incondicionada de todas las actividades humanas» (Aragon, 
1947: 37). Y, más adelante, cuando afirma:  

Sí, el tesoro de la cultura francesa contiene […] grandes enseñanzas […]. Este tesoro nos enseña, 
sobre nosotros y nuestras tradiciones, muchas cosas buenas y malas, y son solamente las buenas 
las que nosotros nos proponemos cultivar (p. 45).  

«Muchas cosas buenas y malas» es una apreciación muy vaga. Sin embargo, cabe inferir que en 
el pensamiento marxista es «malo» todo aquello que está dirigido contra el pueblo. Y por ese 
motivo, aunque la culture aragoniana se defina como un término muy ecléctico, que crea también 
sus propias normas estéticas, lo cierto es que se les da menos importancia porque por encima de 
ellas están los principios humanitarios. Existe, por tanto, una diferencia fundamental entre los 
valores asociados al término francés de culture: en la concepción burguesa, la culture se 
caracteriza por su carácter estético, libre de fines, y está claramente situada por encima de la vida 
cotidiana; por el contrario, en el pensamiento comunista tiene fundamentalmente una función 
ideológica. 

Además, el futuro de la culture no está ligada al uso que hagan de ella algunos privilegiados sino 
al interés que por ella manifieste el pueblo. En palabras del escritor y periodista soviético Ilya 
Ehrenburg:  

Hoy, la supervivencia de la cultura solo puede ser segura si unas fuerzas renovadoras la perpetúan 
y todo el pueblo está interesado en su desarrollo. La cultura, inteligible solo para una elite, está en 
nuestros días amenazada: puede verse barrida de un solo golpe ante el menor desorden social, a 

 
10 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

merced como está de cualquier aventura emprendida por un puñado de aventureros: no es un árbol 
sólidamente enraizado, sino una flor frágil (1936: 125). 

Vemos aquí, pues, un caso curioso. El concepto de culture tal y como lo refiere Ehrenburg no se 
limita a la superestructura espiritual, como sucedía en el caso de la mayoría de los intelectuales 
comunistas francesa, sino que se refiere a la totalidad. Lo que está haciendo aquí Ehrenburg, 
exiliado en París desde 1925, es calcar en lengua francesa los usos propios del término ruso 
культура (kul'tura), cuya amplitud semántica es de tal envergadura que lo mismo sirve para 
referirse a la vida cotidiana como a los valores espirituales superiores. Esta evolución lingüística 
es, pues, un segundo camino, independiente del desarrollo autóctono del término francés, pero a 
la postre relativamente frecuente entre intelectuales marxistas franceses. Lo llamativo de este 
punto de vista es que esta culture va a centrar su interés en la cuestión del progreso de la 
humanidad, y por este motivo la imagen que proyecta es muy optimista, tal y como sucedía 
durante buena parte del siglo XIX y el primer tercio del siglo XX con la voz civilisation 
(Goberna, 1999). Buena prueba de ello es esta afirmación del propio Ehrenburg: 

De los esfuerzos […] de todos los hombres conscientes de sus responsabilidades depende el 
futuro de la cultura, para que las conquistas del genio humano se pongan exclusivamente al 
servicio del progreso y de la felicidad de la humanidad (1936: 126).  

Aunque resulte relativamente sencillo detectar una diferencia significativa entre esta culture y la 
acepción más común de civilisation, y que no es otra que la primera está más vinculada que la 
segunda a lo creativo, a la creación artística y a la creación materialista, lo cierto es que la 
preferencia de los intelectuales franceses de izquierdas durante el periodo de entreguerras está 
clara. En su mayoría, estos autores optan por privilegiar el empleo de culture, que además ha 
sido capaz de absorber los contenidos y las funciones tradicionalmente asociados a la voz 
civilisation. En el caso del filósofo Jean-Paul Sartre, esta preferencia queda perfectamente 
patente en esta cita:  

El único combate actualmente posible en el frente de la cultura es el de la coexistencia pacífica de 
las dos culturas, la oriental y la occidental. No quiero decir que sea necesario que nos abracemos, 
pero sé perfectamente que la confrontación entre estas dos culturas debe adquirir de forma 
necesaria la forma de un conflicto, si bien este debe tener lugar entre hombres y entre culturas sin 
intervención alguna de las instituciones (…). Siento personal y profundamente la contradicción 
entre las dos culturas: estoy hecho de estas contradicciones. Mis simpatías se dirigen 
innegablemente hacia el socialismo y lo que llamamos el bloque oriental, pero he nacido y he sido 
educado en una familia burguesa y en una cultura burguesa. Esto me permite colaborar con 
quienes quieren aproximar las dos culturas. Espero, sin embargo, faltaría más, que ‘gane el 
mejor’. Es decir, el socialismo. Y por ese motivo no puedo aceptar ninguna distinción vehiculada 
por las altas instancias culturales (1964, citado en Gloker, 1973: 83).  

No parece raro, pues, que se haya producido esta evolución y que el empleo del término 
civilisation haya decaído en beneficio de culture en el léxico de la izquierda francesa, incluso en 
la más contemporánea. 

 
11 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

La tradición alemana: la dialéctica entre la Kultur y la Zivilisation como heteroglosia 
cultural 

La contribución alemana al concepto socialista de cultura se articula fundamentalmente en torno 
a la distinción entre Kultur y Zivilisation, una diferenciación que, aunque anterior al pensamiento 
socialista, será incorporada y reelaborada por una serie de intelectuales de la izquierda de manera 
crítica. Esta distinción, que tiene sus raíces en el romanticismo alemán y en la filosofía idealista, 
constituye lo que Bajtín denominaría un caso paradigmático de heteroglosia o coexistencia 
conflictiva de dos lenguajes sociales diferentes dentro del mismo campo semántico (Bajtín, 
1989). 

La Kultur alemana se concibe tradicionalmente como expresión del espíritu nacional, vinculada a 
la creatividad, la autenticidad y los valores espirituales profundos de un pueblo. Se opone a la 
Zivilisation, entendida como proceso de racionalización, mecanización y universalización que 
caracteriza la modernidad occidental (Goberna, 1999). Esta oposición, que inicialmente tenía un 
carácter principalmente cultural y filosófico, va a adquirir unas dimensiones políticas e 
ideológicas que a partir de mediados del siglo XIX van a ser aprovechadas tanto por corrientes 
conservadoras como por el pensamiento socialista. 

Desde la perspectiva de la escuela francesa del discurso, esta distinción puede analizarse como el 
producto de una serie de condiciones específicas de producción discursiva determinadas por una 
situación histórica particular (Pêcheux, 1978). Para el análisis que nos ocupa, debemos prestar 
especial atención a la situación de la Alemania dieciochesca y decimonónica en el contexto 
europeo, caracterizada particularmente la industrialización tardía, la fragmentación política y la 
búsqueda de una identidad nacional diferenciada de los modelos francés e inglés (Elias, 1990 
[1939]).  

En todo caso, la influencia de la filosofía romántico-idealista alemana, particularmente en figuras 
como Johann Gottfried von Herder y Johann Gottlieb Fichte, va a ser fundamental para entender 
este proceso, especialmente teniendo en cuenta que la idea de nación que se desarrolla bajo ese 
influjo va a vincular de forma muy estrecha cultura, lengua y pueblo. Como señala Polo Blanco 
(2025), «la noción de ‘cultura’ puesta en juego por la filosofía alemana apareció de forma 
paradigmática en Herder» (párr. 1) y establece las bases para una intelección orgánica y colectiva 
del concepto, lo cual contrastará con las concepciones individualistas que por aquel entonces 
predominaban en francés y en inglés. Hemos de tener en cuenta además que esta diferencia no va 
a ser meramente conceptual, sino que reflejará, en términos gramscianos, diferentes estrategias 
hegemónicas adaptadas a unas formaciones sociales específicas (Gramsci, 1975). 

Como no podía ser de otro modo, Karl Marx y Friedrich Engels ocupan también un lugar de 
relevancia en nuestro análisis. En el Manifiesto comunista destaca el uso ideológico subyacente 
al concepto de Zivilisation, una fase histórica en el que todo se encuentra al servicio de la 
burguesía y que estaría caracterizada básicamente por la búsqueda denodada del beneficio 
económico del empresario y la explotación sistemática de los obreros o bárbaros. En este mismo 

 
12 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

texto se afirma, además, que se trata de una forma de vida impuesta que, para expandirse, se 
sirve paradójicamente de la clase proletaria, aunque sea esta clase la gran perjudicada en el 
transcurso del proceso civilizatorio (Marx & Engels, 1987 [1848]). 

No obstante, quien se va a ocupar de analizar la cuestión de forma más amplia será Friedrich 
Engels, especialmente en su obra El origen de la familia, de la propiedad privada y del Estado, 
cuya publicación original data de 1884. Basándose en los postulados del antropólogo 
estadounidense Lewis H. Morgan, Engels plantea en este libro una estructura del desarrollo 
humano en tres niveles, etiquetados sucesivamente como Wildheit (primitivismo), Barbarei 
(barbarie) y Zivilisation (civilización): 

Salvajismo.- Período en que predomina la apropiación de productos que la naturaleza da ya 
hechos; las producciones artificiales del hombre estén destinadas, sobre todo, a facilitar esa 
apropiación. Barbarie.- Período en que aparecen la ganadería y la agricultura y se aprende a 
incrementar la producción de la naturaleza por medio del trabajo humano. Civilización.- Período 
en que el hombre sigue aprendiendo a elaborar los productos naturales, período de la industria, 
propiamente dicha, y del arte (Engels, 1992 [1884]: 64). 

Al final de esta obra, Engels presenta un gran capítulo titulado «Barbarie y Civilización» en el 
que ofrece detalles muy prolijos sobre la evolución civilizadora. Según Engels, la Zivilisation se 
habría abierto paso gracias al progreso de la división del trabajo, la cual habría propiciado la 
creación de una nueva clase, la de los comerciantes: 

La civilización es, pues, el estadio de desarrollo de la sociedad en que la división del trabajo, el 
cambio entre individuos que de ella deriva, y de la producción mercantil que abarca a una y otro, 
alcanzan su pleno desarrollo y ocasionan una revolución en toda la sociedad anterior (p. 296).  

Todo el periodo de la Zivilisation estaría, pues, condicionado por las leyes económicas, de ahí 
que Engels establezca una conexión clara entre su desarrollo y el de la esclavitud: 

Con la esclavitud, que alcanzó su desarrollo máximo bajo la civilización, realizóse la primera 
gran escisión de la sociedad en una clase explotadora y una clase explotada. Esta escisión se ha 
sostenido durante todo el período civilizado. La esclavitud es la primera forma de la explotación, 
la forma propia del mundo antiguo; le suceden la servidumbre, en la Edad Media, y el trabajo 
asalariado en los tiempos modernos. Estas son las tres grandes formas del avasallamiento que 
caracterizan las tres grandes épocas de la civilización; esta va siempre acompañada de la 
esclavitud, franca al principio, más o menos disfrazada después (p. 299). 

Analizada, pues, desde el punto de vista de la ideología marxista, la Zivilisation sería una especie 
de pecado original profano porque habría comenzado con la producción de mercancías, habría 
proseguido su camino con la introducción de la moneda y todas sus manifestaciones y habría 
alcanzado su apogeo finalmente con la autorización de la propiedad privada. A este respecto, el 
hombre habría impuesto su dominio sobre la mujer merced a la imposición de la monogamia, del 
mismo modo que la sociedad civilizada habría sido subsumida por el Estado y la oposición entre 

 
13 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

campo y ciudad habría alcanzado su punto culminante en la etapa histórica caracterizada por el 
imperio de la civilización (p. 300).  

Así, según Engels, toda la era civilizadora estaría caracterizada básicamente por la lucha entre 
ricos y pobres, hasta tal punto que la búsqueda por lograr una propiedad se convierte, a su juicio, 
en el único objetivo real: 

La civilización ha realizado cosas de las que distaba muchísimo de ser capaz la antigua sociedad 
gentilicia. Pero las ha llevado a cabo poniendo en movimiento los impulsos y pasiones más viles 
de los hombres y a costa de sus mejores disposiciones. La codicia vulgar ha sido la fuerza motriz 
de la civilización desde sus primeros días hasta hoy; su único objetivo, su objetivo determinante 
es la riqueza, otra vez la riqueza y siempre la riqueza, pero no la de la sociedad, sino la de tal o 
cual miserable individuo. Si a pesar de eso han correspondido a la civilización el desarrollo 
creciente de la ciencia y reiterados períodos del más opulento esplendor del arte, solo ha 
acontecido así porque sin ello hubieran sido imposibles, en toda su plenitud, las actuales 
realizaciones en la acumulación de riquezas (p. 301). 

Además, el fundamento de la civilización no sería otro que la explotación pura y dura de una 
clase (la de los oprimidos) por otra (la de los privilegiados):  

[El desarrollo de la civilización] se opera en una constante contradicción. Cada progreso de la 
producción es al mismo tiempo un retroceso en la situación de la clase oprimida, es decir, de la 
inmensa mayoría. Cada beneficio para unos es por necesidad un perjuicio para otros; cada grado 
de emancipación conseguido por una clase es un nuevo elemento de opresión para la otra (p. 302). 

Desde la perspectiva engelsiana, por lo tanto, en la sociedad civilizada una clase dispone de 
todos los derechos mientras que la otra tiene todas las obligaciones. Con la Zivilisation, según 
Engels, se encubrirían las miserias de la clase oprimida con la manta de la hipocresía 
convencional, una hipocresía que alcanzaría su punto culminante con la tesis según la cual la 
clase dominante estaría obrando en el interés de la clase explotada, cuando en realidad lo que 
sucede es justo lo contrario. Citando al propio Lewis Morgan, Engels lo explica así: 

Desde el advenimiento de la civilización ha llegado a ser tan enorme el acrecentamiento de la 
riqueza, tan diversas las formas de este acrecentamiento, tan extensa su aplicación y tan hábil su 
administración en beneficio de los propietarios, que esa riqueza se ha constituido en una fuerza 
irreductible opuesta al pueblo. La inteligencia humana se ve impotente y desconcertada ante su 
propia creación (p. 303). 

Queda patente, pues, el punto de vista muy crítico y a la postre muy negativo de los fundadores 
del materialismo histórico hacia esa etapa denominada en alemán como Zivilisation, considerada 
por Marx y Engels como un instrumento de opresión al servicio de la clase de los privilegiados. 
Por el contrario, la Kultur carece para ellos de estas connotaciones negativas, y básicamente la 
utilizan en combinación con otros términos. Así, en otras emblemáticas con La ideología 
alemana (1846-46) o El capital (1867) se refieren a la Bodenkultur (cultura del pueblo llano) o 
también a la Bodenkultivierung (culturización del pueblo) (citados en Pflaum, p. 400, nota 2). En 

 
14 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

todo caso, todavía no se puede hablar de la existencia de una antítesis conceptual entre Kultur y 
Zivilisation, en estricto sentido, ya que sus principales obras fueron publicadas en una época en 
la que todavía no se había formado esta célebre contraposición (Goberna, 1999). 

Y es que, como es bien sabido, la formulación más sistemática e influyente de la distinción entre 
Kultur y Zivilisation la vamos a encontrar en la obra de Oswald Spengler, particularmente en La 
decadencia de Occidente (1918-1922). Aunque Spengler no puede considerarse un pensador 
socialista, su elaboración teórica ejerció una influencia considerable sobre el pensamiento de 
izquierda alemán y europeo, proporcionando un marco conceptual para la crítica de la 
modernidad capitalista. 

Desde la perspectiva bajtiniana, el discurso spengleriano sobre la cultura puede caracterizarse 
como una manifestación paradigmática de la «palabra autoritaria»: un discurso que se presenta 
como verdad absoluta y rechaza toda dialogización (Bajtín, 1996).  

Spengler, en efecto, establece una oposición radical entre los conceptos de Kultur y Zivilisation: 

La decadencia de Occidente, considerada así, significa nada menos que el problema de la 
civilización. Nos hallamos frente a una de las cuestiones fundamentales de toda historia. ¿Qué es 
‘civilización’, concebida como secuencia lógica, como plenitud y término de una ‘cultura’? […]. 
Porque cada ‘cultura’ tiene su ‘civilización’ propia. Por primera vez tómanse aquí estas dos 
palabras —que hasta ahora designaban una vaga distinción ética de índole personal— en un 
sentido periódico, como expresiones de una orgánica sucesión estricta y necesaria. La 
‘civilización’ es el inevitable sino de toda ‘cultura’ (Spengler, 1989 [1918]: 61). 

La Kultur spengleriana se caracteriza por su vitalidad orgánica, su enraizamiento en la tierra y su 
capacidad creativa. Representa «la vida en toda su plenitud y evidencia, vida cuya forma brota de 
dentro, en un único y poderoso trazo» (Spengler, 1989 [1918]: 441). En contraste, la Zivilisation 
constituye «la vida rezagada, artificial, desarraigada, de nuestras grandes urbes, cuyas formas 
dibuja el intelecto» (ibid.). Esta oposición entre lo orgánico y lo mecánico, entre la creatividad y 
la esterilidad, entre el enraizamiento y el desarraigo, proporcionará elementos conceptuales que 
serán reelaborados por el pensamiento socialista. 

Sin embargo, desde la perspectiva del análisis crítico del discurso, es fundamental reconocer que 
esta oposición spengleriana no es neutral, sino que en realidad vehicula una ideología específica 
que naturaliza ciertas relaciones de poder. Como señala Fairclough (1995), todo discurso 
aparentemente descriptivo contiene dimensiones ideológicas que es necesario desenmascarar. La 
crítica spengleriana de la Zivilisation se centra en varios aspectos que resonarán en el análisis 
socialista posterior, pero desde una perspectiva conservadora que el pensamiento marxista 
intentará superar críticamente. 

En primer lugar, la denuncia de la gran ciudad como espacio de alienación:  

En lugar de un mundo tenemos una ciudad, un punto, en donde se compendia la vida de extensos 
países, que mientras tanto se marchitan. En lugar de un pueblo lleno de formas, creciendo con la 

 
15 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

tierra misma, tenemos un nuevo nómada, un parásito, el habitante de la gran urbe (Spengler, 1989 
[1918]: 62).  

Esta caracterización del habitante urbano como «parásito» y «nómada» anticipa críticas 
socialistas posteriores de la alienación urbana bajo el capitalismo, pero desde una perspectiva 
nostálgica que idealiza formas sociales precapitalistas. 

En segundo lugar, Spengler identifica la Zivilisation con el dominio del dinero y la democracia 
burguesa:  

El dinero es, en último término, la forma de energía espiritual en que se reconcentra la voluntad 
de dominio […]. La democracia es la perfecta identificación del dinero con la fuerza política 
(Spengler, 1989 [1918]: 563).  

Esta vinculación entre civilización, capital y democracia burguesa será retomada y desarrollada 
por el análisis marxista posterior, pero desde una perspectiva revolucionaria que Spengler 
rechaza explícitamente. 

Una vez expuestas las líneas maestras de la concepción spengleriana ya podemos analizar cómo 
el pensamiento socialista alemán va a desarrollar precisamente a partir de los años 20 del pasado 
siglo una apropiación crítica de la distinción entre Kultur y Zivilisation, reelaborándola en clave 
materialista y revolucionaria. Esta apropiación no implica una aceptación acrítica de las 
formulaciones spenglerianas, sino una transformación radical de sus presupuestos teóricos y 
políticos. En términos bajtinianos, esto constituye, como hemos señalado antes, un proceso de 
dialogización de la palabra autoritaria conservadora, es decir, su incorporación en un nuevo 
contexto ideológico que modifica radicalmente su significación (Bajtín, 1996). 

La crítica socialista va a retomar la denuncia de la Zivilisation como expresión de la alienación 
capitalista, pero lo hará rechazando la nostalgia romántica por formas culturales precapitalistas. 
En lugar de la restauración imposible de una Kultur orgánica perdida, tal y como propugnaba 
Spengler, el socialismo alemán va a proponer la superación dialéctica de la Zivilisation burguesa 
a través de la revolución proletaria y la construcción de una auténtica cultura socialista. Esta 
perspectiva dialéctica refleja la influencia ideológica del materialismo histórico marxista, que 
concibe la historia como proceso de transformación revolucionaria y no como decadencia 
inevitable. 

Esta reelaboración, por lo tanto, implica una inversión de los valores spenglerianos que puede 
analizarse, desde la perspectiva de la escuela francesa del discurso, como la constitución de una 
nueva formación discursiva que se apropia selectivamente de elementos de formaciones 
anteriores, pero transformando su significación en función de nuevas condiciones ideológicas 
(Pêcheux, 2016). Mientras Spengler ve en la Zivilisation el destino inevitable y trágico de 
Occidente, la izquierda alemana del periodo de entreguerras la concibe como una fase transitoria 
en el desarrollo histórico, susceptible de ser superada mediante la acción revolucionaria. La 

 
16 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

«decadencia de Occidente» se convierte así en la crisis del capitalismo, es decir, en el preludio 
necesario de la transformación socialista. 

El análisis crítico de la tradición alemana revela también sus limitaciones y algunos peligros 
ideológicos. La distinción entre Kultur y Zivilisation, tal y como fue formulada por Spengler y 
otros pensadores conservadores, contiene elementos que pueden derivar hacia posiciones 
reaccionarias e incluso fascistas. Como acabamos de exponer, la idealización de formas 
culturales precapitalistas, el rechazo de la modernidad democrática y la exaltación de minorías 
dirigentes constituyen aspectos problemáticos que el pensamiento socialista deberá superar 
críticamente. Desde la perspectiva del análisis crítico del discurso, estos elementos ponen de 
manifiesto que ciertos discursos aparentemente culturales vehiculan en realidad una serie de 
proyectos políticos específicos. Como señala Wodak (2015) en sus análisis relativos al discurso 
de la extrema derecha, la apelación a la «cultura auténtica» frente a la «civilización decadente» 
constituye en realidad una estrategia retórica típica y recurrente de los movimientos autoritarios, 
tal y como es fácilmente demostrable incluso en nuestros días. 

En cualquier caso, como ya señalara José Carlos Bermejo en El final de la historia, la magna 
obra de Oswald Spengler puede ser de interés para un historiador porque fundamenta, 
naturalmente, a su manera, los conceptos claves del discurso histórico, y explica la forma en que 
los usan, o los pueden usar, muchos historiadores (Bermejo Barrera, 1987). Y por ese motivo es 
fundamental reconocer que Spengler fue un ideólogo que percibió muy bien la situación del 
mundo de su época, y que trató de comprenderla desde una óptica claramente reaccionaria. La 
apropiación socialista de la Kultur, tal y como venía siendo interpretada por la tradición alemana, 
se hará de manera selectiva y crítica, es decir, retomando sus elementos analíticamente útiles, 
pero rechazando también sus implicaciones políticas reaccionarias. Esto implica, como hemos 
visto más arriba, la superación de la nostalgia romántica por formas culturales precapitalistas y la 
articulación de una perspectiva revolucionaria orientada hacia el futuro socialista. En términos 
bajtinianos, la izquierda alemana del periodo de entreguerras tratará de transformar la «palabra 
autoritaria» conservadora en una «palabra internamente persuasiva» revolucionaria (Bajtín, 
1996). 

Respecto a la evolución de la antítesis conceptual a partir del final de la Segunda Guerra 
Mundial, cabe destacar que en la antigua República Federal Alemana (RFA) se registran varios 
intentos de liberar al término alemán de Kultur de su oposición a la Zivilisation occidental, 
mientras que en la República Democrática Alemana (RDA) se fijó la interpretación conceptual 
marxista, reforzando el vínculo entre el desarrollo cultural y la evolución de las fuerzas 
productivas, pero sin que por ello se pueda atestiguar una acentuación de la contraposición entre 
ambas palabras.  

Según Pflaum (1983), el empleo de la voz Zivilisation pasó a ser muy residual, mientras que el 
uso de Kultur siguió siendo muy habitual. De alguna manera, la antítesis conceptual no 

 
17 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

desapareció, pero fue mucho menos relevante que en las décadas anteriores por la práctica 
desaparición de la palabra Zivilisation en el léxico cotidiano de los alemanes de la época.  

En todo caso, Kultur va a adquirir en la RDA una acepción diferente al que tendrá en ese mismo 
periodo en la RFA. Al estar asentada sobre la base de las fuerzas productivas y ligada desde 
siempre a los presupuestos ideológicos del progreso, del socialismo y de las peculiaridades 
nacionales, la posibilidad de una Kultur socialista se convirtió en la Alemania oriental en una 
especie de consigna. De este modo, la idea de Kultur se va a vincular estrechamente a la idea 
comunista que apela a todas las clases sociales a la actividad cultural y que, al mismo tiempo, la 
transforma en una auténtica Volkskultur, es decir, en la cultura popular de todas las capas sociales 
y que solo bajo esas condiciones se constituye lo que viene siendo una vida plena de Kultur. Solo 
así, en la práctica, los ideólogos de esta acepción revolucionaria de la Kultur estiman que los 
miembros de la clase obrera podrán constituirse en Kulturträger, los portadores de cultura, y más 
concretamente en portadores de la Kulturschaffende, la cultura creadora.  

La concepción comunista de la Kultur es propagada en los medios oficiales de la RDA como una 
revolución cultural que conlleva un tono activo y de lucha dirigido contra la Kultur decadente 
según estos ideólogos estaría campando a sus anchas en el bloque occidental y particularmente 
en la RFA, motivo que lleva a estos autores a referirse ocasionalmente a ella mediante la palabra 
Unkultur (anticultura). Una vertiente atenuada de esa agresividad partidista hacia la cultura 
occidental consiste en afirmar de forma recurrente el carácter humanista de la Kultur socialista.  

Por lo demás, como era lógico, la vinculación del concepto de Kultur de la RDA con la ideología 
marxista-leninista derivaba asimismo de su dependencia ideológica y política con el concepto 
soviético de культура (kul'tura), un concepto muy genérico por el que lengua rusa ya mostraba 
una clara predilección desde principios del siglo XIX respecto a цивилизация (tsivilizatsiya), sin 
que por ello se hubiera desarrollado allí una oposición como la que se da en alemán. En 
definitiva, en la RDA no se va a reforzar la oposición conceptual, sino que directamente la voz 
Zivilisation apenas era utilizada. Buena prueba de ello sería, por ejemplo, la entrada específica 
que se le dedica a la voz Kultur en un diccionario de 1975 en la que se incluyen citas de Engels 
que contenían la palabra Zivilisation, pero sin apuntar ninguna diferencia terminológica (Klaus & 
Buhr, 1975, p. 685). En general, cabe afirmar que el papel central que había jugado el término 
Kultur en la obra de Marx y Engels, tal y como hemos visto más arriba, con un significado que 
oscilaba entre el tercer estado de desarrollo humano y la simple cultura material, contribuyó 
decisivamente a que el término mantuviera un cierto peso en la RDA durante los años en los que 
existió como país (1949-1990). 

En cierta manera, como sostiene Fisch, todos los intentos de reformulación producidos en las dos 
Alemanias a fin de convertir en sinónimos los términos de Kultur y Zivilisation tenían en 
realidad un carácter anacrónico y a la postre no pudieron imponerse. Aunque el uso lingüístico 
en el ámbito de las ciencias sociales alemanas experimentara cierta predilección por el sentido 
antropológico y general de Kultur, lo cierto es que en la lengua general la antítesis conceptual 

 
18 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

entre Kultur y Zivilisation ha seguido siendo predominante, incluso en nuestros días (Fisch, 
1991, p. 752). 

La tradición anglosajona: del elitismo cultural al materialismo cultural como práctica 
discursiva transformadora 

La evolución semántica del término inglés culture revela una trayectoria conceptual distintiva 
que la diferencia significativamente de las tradiciones francesa y alemana. Desde su sentido 
inicial de cultivo del suelo (cultivation of the soil), documentado por primera vez en 1420 según 
el Oxford English Dictionary, el concepto experimentó una ampliación gradual hacia la 
educación humana a principios del siglo XVII. A diferencia del francés, que privilegiaba las 
obras intelectuales (culture des lettres, culture des sciences), el inglés desarrolló una 
comprensión más integral del ser humano (culture of the body, culture of manners, culture of the 
mind). Esta especificidad lingüística refleja, desde la perspectiva del análisis del discurso, 
condiciones particulares de producción discursiva que configurarán posteriormente tanto las 
concepciones elitistas conservadoras como su superación materialista. El paso decisivo hacia el 
concepto absoluto lo dio William Wordsworth hacia 1805 al establecer las bases para que culture 
expresara la perfección intelectual y espiritual como contrapeso al progreso técnico de la 
modernidad industrial (citado en Hilgers-Schell & Karuth, 1967: 135). 

A continuación, vamos a examinar la evolución de esta tradición conceptual anglosajona a través 
de tres momentos fundamentales que revelan la constitución dialógica del concepto socialista de 
cultura. En primer lugar, analizaremos las contribuciones conservadoras de F.R. Leavis y T.S. 
Eliot, quienes establecieron respectivamente la síntesis entre concepciones sociológicas y 
humanísticas de la cultura, así como la oposición radical entre civilization y culture en el 
contexto de la emergencia de la cultura de masas. En segundo lugar, examinaremos la influencia 
del marxismo en el pensamiento cultural anglosajón a partir de los años 1930, caracterizada por 
la comprensión materialista de la cultura como expresión de las relaciones de clase y por el 
objetivo de democratizar el acceso cultural. Finalmente, analizaremos la obra de Raymond 
Williams como culminación y transformación socialista de esta tradición, particularmente su 
elaboración del "materialismo cultural" que supera tanto el elitismo conservador como el 
determinismo económico, configurando la cultura como práctica social accesible a todas las 
clases sociales. 

El crítico literario inglés F. R. Leavis va a desarrollar una crítica radical de la modernidad 
cultural en su obra Mass Civilization and Minority Culture (1930). Su contribución es 
particularmente relevante para nuestro análisis conceptual porque establece una oposición 
explícita entre civilization y culture, prefigurando así algunos de los desarrollos posteriores del 
pensamiento socialista anglosajón sobre la cultura de masas, aunque desde una perspectiva 
elitista que el materialismo cultural socialista rechazará. 

Desde la perspectiva de la escuela francesa del discurso, la obra de Leavis puede analizarse como 
la constitución de una formación discursiva específica que articula la crítica cultural 

 
19 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

conservadora en el contexto de la emergencia de la cultura de masas (Pêcheux, 1978). Así, 
Leavis afirma categóricamente:  

Civilización y cultura vienen a ser términos antitéticos. No se trata simplemente de que el poder y 
el sentido de autoridad estén ahora divorciados de la cultura, sino que algunos de las más 
desinteresadas solicitudes para la civilización son propensas a ser, consciente o 
inconscientemente, contrarias a la cultura» (Leavis, 1930: 26).  

Esta formulación establece, por lo tanto, una oposición radical que influirá considerablemente en 
el desarrollo posterior del análisis cultural que el marxismo hará en los países de habla inglesa 
(Karuth, 1967). 

La crítica leavisiana se centra en la pérdida de la vieja cultura popular que Inglaterra ha perdido, 
cultivada por una comunidad viva que ha dejado de existir a causa del progreso civilizatorio 
actual. Esta nostalgia por formas culturales precapitalistas, aunque de digestión problemática 
desde una perspectiva estrictamente socialista, tiene el interés de identificar con relativa sencillez 
los efectos destructivos del desarrollo capitalista sobre las formas culturales tradicionales. 

Sin embargo, desde la perspectiva del análisis crítico del discurso, es fundamental reconocer que 
la concepción leavisiana de la elite cultural y de la incultura de las masas encierra un profundo 
escepticismo frente al punto de vista que vehiculan sus coetáneos. 

Por su parte, la contribución del poeta, dramaturgo y crítico literario británico-estadounidense T. 
S. Eliot al debate sobre la cultura se caracteriza por su intento de superar la división entre las 
concepciones sociológica y humanística del término. En sus Notas para la definición de la 
cultura, Eliot rechaza explícitamente la distinción entre culture y civilization, considerándola 
«una diferenciación artificial» (Eliot, 1984 [1948]: 14) que sería «difícil de retener» (ibid.) para 
el lector. Esta posición unificadora contrasta con las tradiciones francesa y alemana, que 
mantienen distinciones conceptuales más marcadas, como acabamos de ver. 

Desde la perspectiva bajtiniana, el proyecto eliotiano puede interpretarse como un intento de 
superar la heteroglosia cultural mediante la imposición de una definición monológica y 
autoritaria (Bajtín, 1989). La definición eliotiana de culture integra tanto el sentido objetivo 
(atender, cuidar, cultivar algo) como el sentido de refinamiento del espíritu humano, intentando 
salvar el abismo existente entre la concepción de los sociólogos y la de los escritores y filósofos. 
Esta síntesis conceptual, aunque no específicamente socialista, proporciona elementos que serán 
retomados por el materialismo cultural posterior. 

Eliot identifica cuatro características fundamentales de la cultura: es la encarnación de la 
religión; es el inevitable resultado de un largo proceso de crecimiento; «es, en parte, el resultado 
de fuerzas inconscientes, no puede ser planeada; y tiene además bases sociales y regionales 
(Eliot, 1984: 25-46). Esta formulación, marcada por un conservadurismo cultural evidente, será 
objeto de crítica y reelaboración por parte del pensamiento socialista anglosajón. 

 
20 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

Los planteamientos más significativos de la interpretación marxista de la cultura no se 
encuentran en el mundo anglosajón hasta los años 30 del siglo XX (Karuth, 1967: 252-257). En 
muchos de estos autores la crisis económica mundial y el ascenso del fascismo en Italia y 
Alemania van a ejercer una fuerte influencia. Algunos de ellos ven en ese proceso la quiebra del 
orden económico y social del capitalismo y se vuelven hacia el comunismo o, mejor dicho, hacia 
un marxismo literario que prometía la solución a los problemas de su tiempo. Durante y después 
de la guerra y decepcionados por la deriva política de la Unión Soviética, muchos de estos 
autores se van a distanciar de nuevo del marxismo.  

En líneas generales y de forma muy resumida, cabe concluir que para los críticos marxistas 
ingleses y norteamericanos la civilization es la organización técnica, económica y social de la 
sociedad, referida a un nivel superior de desarrollo. El empleo que hacen de este término, sin 
embargo, no es muy frecuente, sobre todo en comparación con el de culture. Una culture a la que 
estos críticos marxistas, por lo demás, suelen apelar para referirse a las creaciones intelectuales y 
artísticas de una sociedad, uniéndola estrechamente al desarrollo social y económico y 
enarbolándola cada vez que tienen ocasión con el objetivo de abolir el privilegio de la enseñanza 
para unos pocos y extender sus logros a toda la masa de la población. Y esta democratización 
cultural se concibe no como simple difusión de la cultura burguesa existente, sino como 
transformación radical de las condiciones sociales que determinan la producción y distribución 
cultural. 

La perspectiva elitista propia de la concepción tradicional de culture en lengua inglesa, es decir, 
la que entre otros muchos difundieron F. R. Leaves o T. S. Eliot, será objeto de una crítica radical 
por parte del materialismo cultural socialista, particularmente en la obra del académico, novelista 
y crítico galés Raymond Williams, un autor que por sí solo representa la culminación y la 
transformación socialista de la tradición cultural anglosajona. De hecho, su obra constituye «un 
punto de partida indispensable» (Milner, 2024, párr. 1) para comprender el desarrollo 
contemporáneo del análisis cultural marxista. Williams desarrolla una crítica sistemática tanto 
del elitismo cultural conservador como de las concepciones mecanicistas del marxismo ortodoxo. 

La contribución fundamental de Williams consiste en la elaboración de un «materialismo 
cultural» que supera las limitaciones tanto del idealismo cultural como del determinismo 
económico. Como señala Milner, Williams heredó «una crítica socialista radical del poder 
político, económico y cultural de la clase dominante» (2024, párr. 6), pero lo hizo rechazando «el 
determinismo económico del marxismo ortodoxo» (ibid). Esta posición le permite desarrollar 
una comprensión dialéctica de las relaciones entre cultura y sociedad que anticipa desarrollos 
posteriores del análisis crítico del discurso. 

Desde la perspectiva bajtiniana, la obra de Williams puede caracterizarse como la construcción 
de una «palabra internamente persuasiva» que se opone tanto a la «palabra autoritaria» del 
elitismo conservador como al dogmatismo del marxismo vulgar (Bajtín, 1996). Williams rechaza 
explícitamente el elitismo cultural de Leavis, «especialmente como se muestra en la idea de una 

 
21 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

oposición necesaria entre civilización de masas y cultura minoritaria» (Milner, 2024, párr. 5). En 
lugar de esta oposición, Williams propone una comprensión democrática de la cultura como 
forma de vida completa de una sociedad, incluyendo tanto sus aspectos materiales como 
espirituales. 

La definición williamsiana de cultura como algo ordinario representa una ruptura radical con las 
concepciones elitistas precedentes. Tal y como titula uno de sus trabajos, «La cultura es algo 
ordinario» y eso es lo primero que debemos aprender. Cada sociedad humana tiene su propia 
forma, sus propios propósitos, sus propios significados (Lima Hechevarría, 2024). Esta 
formulación democratiza radicalmente el concepto de culture, alejándolo de la perspectiva 
elitista y haciéndolo accesible a todas las clases sociales. 

El materialismo cultural de Williams se caracteriza por su comprensión dialéctica de las 
relaciones entre base económica y superestructura cultural. Rechaza tanto el determinismo 
económico vulgar como el idealismo cultural, proponiendo en su lugar una comprensión de la 
cultura como «práctica social» inseparable de las condiciones materiales de existencia. Esta 
perspectiva permite analizar la cultura como campo de lucha ideológica y como instrumento de 
transformación social, anticipando desarrollos posteriores del análisis crítico del discurso sobre 
las prácticas discursivas como formas de acción social (Fairclough, 1995). 

Convergencias y divergencias desde la perspectiva del análisis del discurso 

El examen de las tradiciones francesa, alemana y anglosajona desde la perspectiva del análisis 
del discurso revela la existencia de elementos comunes que configuran un núcleo conceptual del 
pensamiento socialista sobre la cultura. Estos elementos trascienden las diferencias nacionales y 
lingüísticas, sugiriendo la existencia de una problemática compartida que emerge de las 
condiciones objetivas del desarrollo capitalista. 

En primer lugar, las tres tradiciones coinciden en la crítica radical de las concepciones elitistas e 
individualistas de la cultura burguesa, constituyendo lo que en términos de la escuela francesa 
del discurso podríamos denominar una «formación discursiva» alternativa (Pêcheux, 1978). 
Tanto la denuncia aragoniana de la culture populaire paternalista, como la crítica alemana de la 
Zivilisation alienante, como el rechazo williamsiano del elitismo cultural conservador apuntan 
hacia la necesidad de democratizar radicalmente el acceso y la producción cultural. 

En segundo lugar, las tres tradiciones desarrollan una comprensión colectiva y social de la 
cultura, oponiéndose a las concepciones individualistas dominantes. En términos bajtinianos, 
esto implica el reconocimiento de la cultura como fenómeno fundamentalmente dialógico, 
constituido por la interacción de múltiples voces sociales (Bajtín, 1989). 

En tercer lugar, las tres tradiciones articulan una crítica de la modernidad capitalista y de sus 
efectos destructivos sobre las formas culturales auténticas. Esta crítica, analizada desde la 
perspectiva del análisis crítico del discurso, revela las contradicciones inherentes al desarrollo 
capitalista y las posibilidades de transformación social (Fairclough, 1995). 

 
22 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

Pero, más allá de la existencia de esta serie de elementos comunes, también parece evidente que 
en las últimas décadas se está produciendo una especie de síntesis contemporánea que está 
conduciendo a las tres tradiciones analizadas hacia algo así como un materialismo cultural 
dialógico, superando así sus limitaciones específicas.  

Varios serían, a nuestro juicio, los aspectos fundamentales que definen el concepto socialista 
contemporáneo de cultura desde la perspectiva del análisis del discurso. 

En primer lugar, la comprensión de la cultura como práctica social total, que incluye tanto las 
dimensiones materiales como espirituales de la existencia social. Esta perspectiva, desarrollada 
particularmente por Williams, permite superar tanto el idealismo cultural como el determinismo 
económico, articulando una comprensión dialéctica de las relaciones entre cultura y sociedad. 

En segundo lugar, la articulación de una perspectiva democrática y participativa de la 
transformación cultural, que rechaza tanto el elitismo conservador como el vanguardismo 
autoritario. La cultura socialista se concibe como creación colectiva del pueblo trabajador, no 
como imposición desde arriba por parte de una elite ilustrada. 

Como señalan la investigación contemporánea, «el socialismo es un gran movimiento cultural» 
que concibe «la cultura, como praxis de lucha y transformación social, sirviendo como forma de 
vida, sistema de significados y herramienta de emancipación popular» (Estevam & Chak, 2025). 
Esta formulación sintetiza los elementos más valiosos de las tres tradiciones analizadas, 
proporcionando una base conceptual sólida para el análisis cultural socialista contemporáneo. 

Conclusiones 

El análisis de la evolución del concepto socialista de cultura a través de las tradiciones francesa, 
alemana y anglosajona, desde la perspectiva del análisis del discurso, revela la existencia de una 
problemática común que trasciende las diferencias nacionales y lingüísticas. Esta problemática 
emerge de las contradicciones objetivas del desarrollo capitalista y de la necesidad de articular 
alternativas culturales emancipadoras. 

La contribución fundamental del pensamiento socialista al debate cultural consiste en la 
democratización radical del concepto de cultura y en su comprensión como práctica social 
transformadora. Frente a las concepciones elitistas que reducen la cultura a patrimonio de 
minorías ilustradas, el socialismo afirma el carácter colectivo y popular de la creación cultural. 
Frente a las concepciones idealistas que separan la cultura de las condiciones materiales de 
existencia, el socialismo desarrolla una comprensión materialista que vincula cultura y sociedad 
en una relación dialéctica. 

Desde la perspectiva del círculo de Bajtín, el concepto socialista de cultura se constituye 
dialógicamente en permanente tensión con otras formaciones discursivas, manifestando la 
heteroglosia característica de todo campo semántico en disputa. La concepción francesa de 
culture populaire, la distinción alemana entre Kultur y Zivilisation y el materialismo cultural 

 
23 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

anglosajón constituyen diferentes «voces sociales» que entran en diálogo y conflicto en la 
constitución del discurso socialista sobre la cultura. 

Desde la perspectiva de la escuela francesa del discurso, cada una de estas tradiciones puede 
entenderse como el producto de condiciones específicas de producción discursiva, determinadas 
por las formaciones sociales concretas en las que emergen. La síntesis contemporánea de estas 
tradiciones configura un concepto socialista de cultura caracterizado por su dimensión 
democrática, su orientación transformadora y su comprensión dialéctica de las relaciones entre 
cultura y sociedad. 

Desde la perspectiva del análisis crítico del discurso, este concepto mantiene su relevancia como 
instrumento de análisis crítico y como orientación para la práctica política emancipadora. En el 
contexto actual, marcado por la hegemonía neoliberal y por la mercantilización creciente de la 
cultura, la recuperación crítica del concepto socialista de cultura adquiere particular urgencia 
como herramienta de desnaturalización de las concepciones dominantes y de construcción de 
alternativas emancipadoras. 

El concepto socialista de cultura, en su formulación contemporánea enriquecida por los aportes 
del análisis del discurso, mantiene así su potencial emancipador como instrumento de crítica 
social y como orientación para la construcción de alternativas culturales democráticas y 
participativas. Su desarrollo futuro dependerá de su capacidad para responder a los desafíos 
culturales del segundo tercio del siglo XXI, manteniendo su núcleo democrático y transformador 
mientras se adapta a las nuevas condiciones históricas y a los desarrollos teóricos 
contemporáneos en el campo del análisis del discurso. 

 

Referencias 

Aragon, L. (1947). La culture et les hommes. París: Éditions Sociales. 

Bajtín, M. M. (1981). The dialogic imagination: Four essays. Austin: University of Texas Press. 
(Obra original publicada en 1975) 

Bajtín, M. M. (1982). Estética de la creación verbal. México: Siglo XXI. (Textos originales 
publicados entre 1920 y 1970) 

Bajtín, M. M. (1986). Problemas de la poética de Dostoievski. México: FCE. (Obra original 
publicada en 1979) 

Bajtín, M. M. (1989). Teoría y estética de la novela. Madrid: Taurus. (Obra original publicada en 
1975) 

Bajtín, M. M. (1996). La palabra en la novela. En E. Sullà Álvarez (Coord.), Teoría de la novela: 
Antología de textos del siglo XX (pp. 59–62). Barcelona: Crítica. 

 
24 



                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

Barrachina, V. (2025, 12 de junio). El marxismo cultural: La fantasiosa rebelión de la 
ultraderecha contra la corrección política. Al Descubierto. Recuperado de 
https://aldescubierto.org/2025/06/12/el-marxismo-cultural-la-fantasiosa-rebelion-de-la-ultraderec
ha-contra-la-correccion-politica/ 

Benveniste, É. (1953). Civilisation, contribution à l'histoire d’un mot. En Eventail de l'histoire 
vivante. Hommage à Lucien Febvre (pp. 336–345). París: A. Colin. 

Bermejo Barrera, J. C. (1987). El final de la Historia: Ensayos de historia teórica. Madrid: Akal. 

Dictionnaire de l’Académie française (7ª ed., t. 1). (1878). París: Firmin-Didot. 

Ehrenburg, I. (1936). La culture est-elle en péril? París: Éditions Sociales Internationales. 

Eliot, T. S. (1984). Notas para la definición de la cultura. Barcelona: Bruguera. (Obra original 
publicada en 1949) 

Engels, F. (1992). El origen de la familia, de la propiedad privada y del Estado. Barcelona: 
Planeta-Agostini. (Obra original publicada en 1884) 

Estevam, D., & Chak, T. (2025, enero). El socialismo es un gran movimiento cultural. Boletín de 
Arte Tricontinental, 11. Recuperado de 

 https://thetricontinental.org/es/boletin-de-arte-socialismo-cultura/ 

Fairclough, N. (1989). Language and power. Londres: Longman. 

Fairclough, N. (1995). Critical discourse analysis. Londres: Longman. 

Febvre, L. (1930). Civilisation. Évolution d’un mot et d’un groupe d’idées. En Civilisation. Le 
mot et l’idée (pp. 10–59). París: La Renaissance du Livre. 

Fisch, J. (1992). Zivilisation, Kultur. En O. Brunner, W. Conze & R. Koselleck (Eds.), 
Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in 
Deutschland (Vol. 7, pp. 679-774). Stuttgart: Klett-Cotta. 

Foucault, M. (1970). La arqueología del saber. México: Siglo XXI. (Obra original publicada en 
1969) 

Girardet, R. (1966). Le nationalisme français, 1871–1914. París: Armand Colin. 

Gloker, N. (1967). Die Entwicklung von civilisation und culture in Frankreich seit 1930. En J. 
Knobloch, H. Moser, & W. Schmidt-Hidding (Eds.), Kultur und Zivilisation (pp. [páginas si las 
conoces]). Múnich: Max Hueber Verlag. 

Goberna Falque, J. R. (1999). Civilización: Historia de una idea. Santiago de Compostela: 
Servicio de Publicacións da USC. 

 
25 

https://aldescubierto.org/2025/06/12/el-marxismo-cultural-la-fantasiosa-rebelion-de-la-ultraderecha-contra-la-correccion-politica/
https://aldescubierto.org/2025/06/12/el-marxismo-cultural-la-fantasiosa-rebelion-de-la-ultraderecha-contra-la-correccion-politica/
https://thetricontinental.org/es/boletin-de-arte-socialismo-cultura/


                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

Gramsci, A. (1975). Cuadernos de la cárcel. México: Era. (Textos originales publicados entre 
1929 y 1935) 

Guéhenno, J. (1936). Jeunesse de la France. París: Grasset. 

Guizot, F. (1990). Historia de la civilización en Europa. Madrid: Alianza. (Obra original 
publicada en 1828) 

Gusdorf, G. (1971). Les principes de la pensée au siècle des Lumières. París: Payot. 

Habermas, J. (1987). Teoría de la acción comunicativa. Madrid: Taurus. (Obra original publicada 
en 1981) 

Hilgers-Schell, H., & Karuth, M. (1967). Culture und Civilization im Englischen und 
Amerikanischen bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts. En J. Knobloch, H. Moser & W. 
Schmidt-Hidding (Eds.), Kultur und Zivilisation (pp. 135–176). Múnich: Max Hueber Verlag. 

Karuth, M. (1967). Marxistische Kritiker. En J. Knobloch, H. Moser & W. Schmidt-Hidding 
(Eds.), Kultur und Zivilisation (pp. 252–257). Múnich: Max Hueber Verlag. 

Klaus, G., & Buhr, M. (Eds.). (1975). Kultur. En Philosophisches Wörterbuch (11.ª ed., Vol. 1). 
Berlín: Deutscher Verlag der Wissenschaften. 

Kristeva, J. (1978). Bajtín: La palabra, el diálogo y la novela. En J. Kristeva, Semiótica 1 (pp. 
187–225). Madrid: Fundamentos. (Obra original publicada en 1966) 

Leavis, F. R. (1930). Mass civilisation and minority culture. Cambridge: Cambridge University 
Press. 

Lima Hechavarría, L. (2024, 9 de diciembre). La cultura es algo ordinario. Arte Joven. 
Recuperado de 

http://artejoven.ahs.cu/blog/critica-e-investigacion-4/la-cultura-es-algo-ordinario-de-raymond-wi
lliams-41 

Marx, K. (2010). El capital: Crítica de la economía política. Madrid: Akal. (Obra original 
publicada en 1867) 

Marx, K., & Engels, F. (1974). La ideología alemana. Barcelona: Grijalbo. (Obra original 
publicada en 1932) 

Marx, K., & Engels, F. (1987). Manifiesto comunista. Madrid: Endymión. (Obra original 
publicada en 1848) 

Michelet, J. (1965). Le peuple. París: Julliard. (Obra original publicada en 1846) 

Michelet, J. (1970). L’étudiant. París: Le Seuil. 

 
26 

http://artejoven.ahs.cu/blog/critica-e-investigacion-4/la-cultura-es-algo-ordinario-de-raymond-williams-41
http://artejoven.ahs.cu/blog/critica-e-investigacion-4/la-cultura-es-algo-ordinario-de-raymond-williams-41


                             Refracción. Número 13 Enero-junio de 2026. ISSN: 2695-6918  
 

Milner, A. (2024, 7 de octubre). Raymond Williams transformó la teoría cultural marxista. 
Jacobin Revista. Recuperado de 

 https://jacobinlat.com/2024/10/raymond-williams-transformo-la-teoria-cultural-marxista/ 

Pêcheux, M. (1978). Hacia el análisis automático del discurso. Madrid: Gredos. (Obra original 
publicada en 1969) 

Pêcheux, M. (2016). Las verdades evidentes: Lingüística, semántica, filosofía. Buenos Aires: 
Ediciones del Centro Cultural de la Cooperación Floreal Gorini. 

Pflaum, M. (1983). Die Kultur-Zivilisations-Antithese im Deutschen. Sprache und Literatur in 
Wissenschaft und Unterricht, 14(52), 35–50. 

Philosophisches Wörterbuch (11.ª ed., t. 1). (1975). Leipzig: VEB Bibliographisches Institut. 

Polo Blanco, J. (2025, 17 de febrero). Espíritus, almas y culturas: Una idea de nación muy 
alemana. Scielo Uruguay. Recuperado de 

 http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2301-16292025000101301 

Quinet, E. (1924). Alemania. Madrid: Editorial América. (Obra original publicada en 1832) 

Renan, E. (1976). El porvenir de la ciencia (Pensamientos de 1848). Madrid: Doncel. (Obra 
original publicada en 1848) 

Spengler, O. (1989). La decadencia de Occidente (2 vols.). Madrid: Espasa-Calpe. (Obra original 
publicada en 1918–1922) 

Staël, Madame de. (1984). Alemania. Madrid: Espasa-Calpe. (Obra original publicada en 1810) 

Voloshinov, V. N. (1992). Marxismo y filosofía del lenguaje. Madrid: Alianza Editorial. (Obra 
original publicada en 1929) 

Wodak, R. (2001). What CDA is about—A summary of its history, important concepts and its 
developments. En R. Wodak & M. Meyer (Eds.), Methods of critical discourse analysis (pp. 
1–13). Londres: Sage Publications. 

Wodak, R. (2015). The politics of fear. Londres: Sage. 

 

 
27 

https://jacobinlat.com/2024/10/raymond-williams-transformo-la-teoria-cultural-marxista/
http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2301-16292025000101301

